| المافكار الرئيسية في الفلسفة الماسلامية                                                                                                                                                                                                                                                  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| كتبها د . حامد طاهر<br>المأحد, 90 مايو 32:33 2010 - تم المتحديث في المجمعة, 13 ديسمبر 13:33 2019                                                                                                                                                                                         |
| ١٥:٥٥ - ١٥:٥٥ - ١٥:٥٥ - ١٥:٥٥ - ١٥:٥٥ - ١٥:٥٥ - ١٥:٥٥ - ١٥:٥٥ - ١٥:٥٥ - ١٥:٥٥ - ١٥:٥٥ - ١٥:٥٥ - ١٥:٥٥ - ١٥:٥٥ -                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| الـأفكار الرئيسية في الفلسفة الـإسلامية                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| i.د. حامــد طاهــر (*)                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| بلغت الحضارة الماسلامية في عهد هارون الرشيد (193-17هـ) أعلى مستوى لها في مختلف المجالات السياسية والعسكرية ، والماقتصادية<br>والماجتماعية . وفي المجال المثقافي ، كانت قد أصبحت تتعايش في المجتمع الماسلامي أربع ثقافات كبري هي اليوذانية ، والفارسية ،                                  |
| والمهندية والعربية. كما وجدت إلى جانب الإسلام ، دين الأغلبية ، كل من اليهودية ، والمسيحية ، وبعض أتباع الديانات الوضعية<br>كالزر ادشتية والمانوية . أما السبب الأساسى فى وجود هذا التنوع ، والسماح له بالتفاعل فيرجع إلى سعة أفق الخلفاء العباسيين من<br>أمثال هارون الرشيد ، والمأمون(1 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

فى عهد المأمون (218-198هـ) الذى كان مشجعا لحركة العلوم والآداب، تمّ إنشاء (بيت الحكمة) وهو مؤسسة ثقافية ، ذات طابع عالمى ، كان يجرى فيها ترجمة المختارات من مختلف لغات العالم إلى اللغة العربية. وفى هذه المؤسسة توافر عدد من المترجمين الأوائل على نقل كنوز التراث اليوناني في الفلك والرياضيات والطب والفلسفة . وكان (المنطق) بصفة خاصة الذي اعتبره اليونان مدخلاً للفلسفة هو أهم ما حاز إعجاب المسلمين ، فأقبلوا عليه بالدرس والشرح والتلخيص ، بل إنهم راحوا يستخدمونه في جدلهم الديني، وعلومهم اللغوية والدينية (2.

|                                         | كتبها د . حامد طاهر               |
|-----------------------------------------|-----------------------------------|
| التحديث في الجمعة, 13 ديسمبر 2019 33:33 | الـأحـد, 90 مايو 2010 23:33 - تـم |

-العاقلة ، الأقرب إلى مستوى الروح ، والأبعد عن طبيعة البدن.

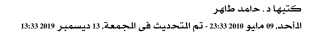
| وقد أتاح هذا المتنوع الدينى والثقافى من ناحية ، والوقوف على عناصر الفلسفة اليونانية من ناحية أخرى - الفرصة لأصحاب الميول الفلسفية من المسلمين لكى يمارسوا المتفكير الفلسفى الخالص ، بل ويعبروا عنه فى جو مشجع من القبول والحرية ، خاصة وأن الأرض كانت ممهدة من قبل بوجود طائفة المتكلمين ، الذين كانوا قد بدأوا مهمتهم بالدفاع المقلى عن الإسلام ضد خصومه ، ثم انكفأوا بعد ذلك يتجادلون فيما بينهم حول أصول المعقيدة ، وأدق تفصيلاتها (3. ( |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| وكان الكندى (ت 252) هو أول فيلسوف إسلامى من أصل عربى خالص ، يهتم بالفلسفة بالمعنى الدقيق للكلمة ، أى بالموضوعات التى سبق أن تناولتها الفلسفة اليونانية القديمة ، وتطور بعضها على يد الأفلاطونية المحدثة ، التى ظهرت فى الإسكندرية على يد أفلاطين (ت 269م) ممتزجة بعناصر شرقية ، ومتخذه اتجاها روحيا وزهديا(4) ، وسوف نجد من بين أهم المسائل الفلسفية التى بحثها الكندى : مسألمة النفس ، ومسألمة المعرفة)، وقضايا الميتافيزيقا.              |
| فى مسألة النفس ، التى سبق أن درسها كل من أفلاطون وأرسطو ، ولكل منهما رأى يخالف صاحبه ، اختار الكندى رأى أفلاطون ،<br>القائل بأن النفس مفارقة للبدن ، وأنها خالدة بعد موته ، أما فى أثناء الحياة ، فهناك ثلاثة أنواع من النفوس:                                                                                                                                                                                                              |
| -الشهوانية ،الباحثة عن الطعام والجنس.<br>-الغضبية ،المتطلعة للتملك والغلبة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

العقل الذي خرج من القوة إلى الفعل.

|       | كتبها د . حامد طاهر                                                 |
|-------|---------------------------------------------------------------------|
| 13:3: | ﻟـأحـــ، 09 ﻣﺎﻳﻮ 2010 23:33 - ﺗﻢ اﻟﻤﺘﺤﺪﻳﺚ ﻓﻲ اﻟﺠﻤﻌﺔ, 13 ﺩﻳﺴﻤﺒﺮ 2019 |



| العقل الظاهر من المنفس.                                                                                               |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                       |
| وسوف يتابعه في هذا التقسيم كل الفلاسفة المسلمين الذين جاءوا بعده ، وأهمهم : الفارابي وابن سينا ، لكن المصطلحات عندهما |
| سوف تصبح أكثر بلورة وتحديدا. فهي عند الفارابي:                                                                        |
|                                                                                                                       |
| المعقل المفعال.                                                                                                       |
| العقل بالمقوة.                                                                                                        |
| العقل بالمفعل.                                                                                                        |
| العقل المستفاد.                                                                                                       |
| وهند ابن سینا:                                                                                                        |
| العقل الفعال.                                                                                                         |
| المعقل المهيولماني.                                                                                                   |



| -العقل بالملكة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| -العقل المستفاد(6. (                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| وعلى أى الأحوال ، فقد مهد الحديث عن العقل الفعال (الذي هو خارج النفس تماما) إلى القول بالمعرفة الماشرافية ، أو الفيض المعرفى<br>الذى يهبط على المانسان نتيجة تصفية نفسه ، وليس بالبحث الحسّى أو العقلى فى شئون الكون . وهى الفكرة التى سوف تتسرب إلى<br>كثير من مفكرى المإسلام ، وبصفة خاصة فلاسفة الصوفية من أمثال السهروردي وابن عربي                                                              |
| وفى مجال الميتافيزيقا ، التى سماها الكندى (علم ما فوق الطبيعة) أو )علم الربوبية) الذى يقابل عن المتكلمين : علم التوحيد ، سوف<br>يحدد تعريف الفلسفة بأنها : علم الأشياء بحقائقها . وأشرف الفلسفة وأهلاها مرتبة الفلسفة الأولى ، أهنى علم الحق الأول ، وهو علة<br>كل حق(7) . والمحق الأول عند الكندى هو البارى سبحانه ، الذى هو عند المتكلمين : الله تعالى                                             |
| وهنا يتطرق الكندى إلى العلالقة بين الفلسفة والدين ، باعتبار كل منهما بحثا وطلبًا للحق. وهما عنده يتفقان في الموضوع والغاية ،<br>وحتى المنهج . وبهذا الشكل يكون الكندى أول مَنْ فتح باب البحث في إحدى أهم مسائل الفلسفة الماسلمية ، وهي علاقتها بالدين أو<br>الوحى أو الشريعة ، التي شغلت كل مَنْ جاء بعده من الفلاسفة (الفار ابي ، وابن سينا ، وإخوان الصفا ، وابن طفيل حتى حسمها أخيرا<br>ابن رشد ( |

كتبها د . حامد طاهر الأحد, 09 مايو 32:33 - تم التحديث في الجمعة, 13 ديسمبر 2019 13:33

وسوف يبحث الكندى موضوع الجوهر والأعراض. ومن المهم أنه يزيد على المفهوم الذى حدده أرسطو للجوهر بخاصتين اثنتين هما الهيولى والصورة - ثلاثة مفاهيم أخرى ، هى المكان والزمان والحركة . وهى الخصائص الخمسة التى يمكن مقارنتها بما أسفرت عنه علوم الطبيعة فى العصر الحديث . لكن أهم مسألة ركز عليها الكندى فى ميتافيزيقاه هى مفهوم الألوهية ومحاولة تجريده من كل الصفات التى قد تؤدى إلى اختلاطه بالكثرة أو التعدد . وقد اقتصر على وصف الله تعالى بأنه : الأول والواحد والحق والمبدع ، مستدلاً على كل هذه الصفات بالمنهج الرياضى أو العلمى الطبيعى ، ومتفقا فى ذلك كله مع ما قرره السلف من فهم صحيح للصفات الإلهية كما وردت فى القرآن الكريم(8

ثم بعد الكندى ، يبرز الفارابى (ت 339هــ) الذى يؤكد د إبراهيم مدكور أنه "أول من صاغ الفلسفة الإسلامية فى ثوبها الكامل ، ووضع أصولها ومبادئها

بموضوهات مختلفة عند سلفه الكندى. أما العمود الفقرى لفلسفة الفاربى فإنه يتمثل فى نظرية السعادة التى تعنى ترقى العقل البشرى فى مستويات متدرجه حتى (يتصل) بالعقل الفعال العاشر ، الموكل بالسماء الدنيا والعالم المأرضى ، ويصبح بالتالى أهلاً لتقبل المأذوار الإلهية . وتلك هى السعادة العقلية التى ما بعدها سعادة للإنسان . وقد اهتم المفارابي كثيرا بفكرة السعادة ، فخصها بكتابين هما : تحصيل السعادة ، والتنبيه على السعادة (9

وفى مجال تدهيم الدين بالأدلة والبراهين العقلية ، كان الفارابى أول فيلسوف يضع نظرية فى النبوة ، تقوم على دهائم من علم النفس ، وما وراء الطبيعة ، وتتصل اتصالاً وثيقا بالسياسة والأخلاق . وإذا كان مفكرو الأديان عموما يجحدون إمكانية اتصال السماء بالأرض ، أو الله بالإنسان عن طريق الموحى ، فإن الفارابى من خلال عرضه لتلك النظرية يثبت صحة النبوة ، ويعدّها وسيلة من وسائل الماتصال بين علم الأرض وهالم السماء ، بل إنه يرى فوق ذلك أن النبى لازم لحياة المدينة الفاضلة من الناحيتين السياسية والأخلاقية (ا

وفى المجال السياسى الخالص ، سوف يقدم الفارابى للعالم الإسلامى فكرته عن آراء أهل المدينة الفاضلة ، محاكيا ومعارضا فى نفس الوقت الفيلسوف اليونانى الكبير أفلاطون ، فى كتابه الشهير : الجمهورية . يرى الفارابى أن الااجتماع ضرورى للإنسان الفرد . وأقل أذواعه اجتماع أهل البيت الواحد ، ثم أهل السكه (الشارع أو الحارة) ثم أهل المحلة (الحى) ثم أهل القرية. أما الااجتماعات الكبرى فتبدأ

| حدها . أما أفضل أنواع الماجتماع المإنساني فهو الذي يحقق السعادة من خلال تعاون الأفراد على الأشياء المتى توصل إليها . وهذه الوسائل<br>بغى أن تكون فاضلة لكى يكون الماجتماع أفضل . وقد ترك لنا الفار ابى بالماضافة إلى كتاب (أراء أهل المدينة الفاضلة)<br>درين يكملان نظريته المسياسية ، وهما (كتاب الملّة) و (رسالة المسياسة) (11. ( |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ى مناهج البحث ، سوف يضع الفارابى نظرية متكاملة فى تصنيف العلوم ، كان من الممكن أن تصبح استراتيجية علمية وتعليمية<br>تم المأخذ بها فى صورتها المتى عرضها فى كتابه (إحصاء العلوم. (                                                                                                                                                   |
| سم الفارابى العلوم التى ينبغى أن يشتغل بها المتعلمون إلى ثمانية أقسام كبرى ، تندرج تحتها بالطبع تفصيلات أخرى كثيرة ،<br>ى:                                                                                                                                                                                                          |
| علم اللسان (ويشمل علوم اللغة ، والكتابة ، وتصحيح القراءة والأداء. (                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| علم المنطق (المتصور والمتصديق والمقياس ، ويبين المأدلة البرهانية ، والمجدلية والمخطابية المخ. (                                                                                                                                                                                                                                     |
| علم التعاليم (ويشمل المحساب والهندسة وعلم المناظر والمنجوم والموسيقي والمأثقال والميكانيكا. (                                                                                                                                                                                                                                       |
| علم الطبيعة (مبادئ الـأجسام ، والكون والفساد ، وخصائص المعادن والنبات والحيوان. (                                                                                                                                                                                                                                                   |

| فى المفلسفة القديمة ، والإلهيات في علم التوحيد الإسلامي. (                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | -5العلم الإلهى (الميتافيزيقا                                                                                   |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الـأخلاق والسلوك ، وعلم السياسة . (                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | -6العلم المدنى (ويشمل علم                                                                                      |
| حكام الفرعية ، وعلم أصول الفقه. (                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | -7علم الفقه (ويشمل على الـأ                                                                                    |
| ضلها الدفاع عن العقيدة المإسلامية ، وأسوأها الخلاف والجدل. (                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | -8علم الكلام (وهو أنواع ، وأف                                                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                |
| يلية الكشف عن أهمية الترتيب في تقديم هذه العلوم للمتعلم في شكل هرمي يبدأ من علوم اللغة ويصعد<br>م ينتهي هبوطاً حتى علم الكلام(12. (                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                |
| ابن سينا (ت 428) أكبر وأشهر فلاسفة المشرق ، والذائع الصيت فى أوربا بسبب كتابه الرائع فى الطب ابن سينا (ت 428) أكبر وأشهر فلاسفة المشرق ، والذائع الصيت فى أوربا بسبب كتابه الرائع فى الطب المحاتها حتى منتصف القرن السابع عشر الميلادى . يعترف ابن سينا بأسلوب عربى مشرق . وتحتوى مؤلفاته على خلاصة مركزة واضحة للموسوعة المفلسفية اليونانية على بعد أن تمت على يديه تنقيتها ، وتوضيح الكثير من مشكلاتها . ويكفى أن نستعرض مؤلفات ابن سينا عيصات لمنطق أرسطو) لنجد كيف سهل مصطلحاته ، وحدد أقسامه ، وقدم له الأمثلة التوضيحية التى لتعليم المإسلامي ، ويمتزج بمختلف العلوم (13. ( | (القانون) الذى ظل يدرس فى<br>مجمل أرائه ، لكنه يجيد عر<br>انظر : (كتابه الضخم الشفا<br>المنطقية (وهى شروح وتلخ |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                |

|            |                   |            | ند طاهر         | كىبها د . حاه      |
|------------|-------------------|------------|-----------------|--------------------|
| 13:33 2019 | الجمعة, 13 ديسمبر | التحديث في | 23:33 2010 - تم | الـأحـد, 09 مـايـو |

| أبرز نظريات ابن سينا الفلسفية فهي التي دارت حول النفس وخلودها . وقد ظلت براهينه الثلاثة (المانفصال - البساطة - المشابهة)     | أما   |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| ىدر إلهام لكل الفلاسفة المسلمين ، وكذلك المسيحيين ، الذين استعانوا بها لإقناع المخالفين على أن النفس خالدة بعد فناء البدن(14 | مص    |
| ذلك تتفق الفلسفة الاإسلامية مع الدين في اثبات البعث ، وما يتلوه من جزاء يحتوى على الثواب أو العقاب. وهذا هو مستند قيام       | ،وب   |
| ظام المأخلاقي في المحياة المدنيا(15)                                                                                         | المنذ |

لكن فلسفة الأخلاق بمعناها المحدد ، سوف يتميز فيها أحد معاصرى ابن سينا ، وهو مسكويه (ت 421) الذى وضع كتابه الشهير (تهذيب الأخلاق وتطهير الأهراق) محاولاً فيه أن يؤصِّل نظرية متكاملة للأخلاق الإسلامية ، وإن كان قد استمد الكثير من أصولها وهناصرها المفرهية مما كتبه أرسطو في كتابه )المأخلاق)16. (

لكن اهتمام المسلمين بالأخلاق لم يبدأ فقط مع مسكويه ، بل سبقه واستمر بعده من خلال الاستمرار المباشر من القرآن الكريم ، والسنة النبوية ، وسيرة السلف الصالح . وسوف نجد بعد ذلك لدى الغزالى (ت55هـ) فى كتابه الشهير احياء علوم الدين) مادة أخلاقية ثرية ومتنوعة ، وتتميز بطابعها الإسلامي الغالب ، الأمر الذي جعلها تصبح زادًا يستمد منه الدعاة ، لصياغة خطابهم الأخلاقي الذي يوجهونه للمسلمين حتى عصرنا الحاضر.

ولما يمكن أن نغادر المشرق العربي دون المإشارة إلى كل من إخوان الصفا، والماوردي.

أما إخوان الصفا (القرن الرابع الهجرى) فهم فلاسفة الماسماعيلية الذين انتشرت رسائلهم فى مختلف الطبقات ، حتى أحدثوا ما يشبه المثورة الثقافية فى المجتمعات الماسلامية ، محاولة تبسيط الفلسفة إلى أكبر حد ممكن لكى يفهمها العامة أو رجل الشارع بتعبيرنا المحاضر. وقد أتيح لنا أن ندرس فكرة التطور لديهم ، وهى التى ترتب كائنات العالم الطبيعى وما فوق الطبيعى من النشأة حتى زمانهم : فمن الأركان أو المعناصر الأربعة (المماء والهواء والنار والتراب) تكونت المولدات الثلاثة (المعادن والنبات والحيوان) . وهم يقررون أن آخر المعادن متصل بأول النبات، و آخر المبات متصل بأول المعادن متصل بأول المبات، و آخر المبات متصل بأول المعادن متصل بأول علم المبات أن هناك تواصلا في المحلقات بين الموجودات ، كما سوف يذهب إلى ذلك فيما بعد كل من لامارك ، وداروين ؟!(17)

وأما الماور دى (ت 45هـ) فيمكن أن نعده بكل اطمئنان صاحب نظرية سياسية ذات طابع إسلامى غالب. وهو يتناول فى مؤلفاته العديدة نظرية الإمامة أو الخلافة ، ويحدد واجبات الإمام الدينية والدنيوية ، وماذا يحدث إذا قصّر فى أدائها؟ كما يعرض لنظام الحكم من وزارة وإمارة وولاية ، ويفصل سلطات الدولة كالقضاء ، وولاية المظالم ، وولاية الصدقات. ونلتقى لديه بألوان من الفقه الدستورى ، والقانون الإدارى ، والقانون الدولى إلى جانب أصول وضع الموازنة المالية للدولة(18. (

فإذا انتقلنا إلى الأندلس والمغرب ، وجدنا أن الفلسفة الإسلامية قد شهدت تطورًا نوعيا لدى ثلاثة من أكبر فلاسفتها وهم ابن باجه ، وابن طفيل ، وابن رشد.

لدى ابن باجه (ت 533) تقوم فلسفته على محاولة تمييز الإنسان الحقيقى أو المتوحد عن سائر المخلوقات من ناحية ، وهن سائر معظم بنى جنسه من ناحية أخرى . الإنسان على الحقيقة عند ابن باجه هو العاقل الذى يظل يتدرج فى مستويات المعرفة حتى يصير العاقل والمعقول عنده شيئا واحدا. وهو يفرق بين الإنسان البهيمى الذى يقوده هواه ، وتسيطر عليه انفعالاته ، والإنسان الذى يفكر تفكيراً نظريا ، وأخيراً الإنسان الفائق الفطرة الذى يتحقق لديه المعقل فى أكمل صوره (المعقل الذى يصنع نفسه بنفسه) فيشبه المعقول المفارقة التى تحدث عنها كل من المفارابي وابن سينا(19. (

عند ابن باجه ، توحد نظريته لتدرج الكائنات في الطبيعة ، وبناء على ذلك فإن الاجتماع البشرى إذا تم بين أفر الد مستوى أدنى فإنه لن يحقق السعادة المرجوة للبشر ، لأنه سيكون حينئذ أشبه باجتماع قطيع من الحيوانات (مجتمع العبيد) التي تأكل وتتناسل ثم تهرم وتموت . أما المجتمع المثالى فهو الذي يضم الأفر اله الكاملين بالعقل (مجتمع الأحرار) الذين يحسنون استخدام عقولهم لتحريك أبدانهم ، وليس العكس ! وهنا تبرز لدى ابن باجه فكرة الإنسان الكامل أو المتوحد ، الذي جعله عنوانًا لواحد من أهم كتبه (تدبير المتوحد). ومما يؤسف له أن المسلمين لم يتنبهوا حتى الآن إلى قيمة أفكار ابن باجه ، ولعل مقارنتها بأفكار فيلسوف عالمي مثل اسبينوزا تلقى عليها الأهمية التي تستحقها في تاريخ الفكر الإنساني(2. (

أما ابن طفيل (ت 581) فهو صاحب القصة الفلسفية الشهيرة (حى بن يقظان (التى ترجمت إلى أكثر من عشر لغات عالمية ، واختلف الدارسون المحدثون حول مغزاها الحقيقى ، تبعا لفهم كل منهم(21) . وهى تصور إنسانًا نشأ فى جزيرة منعزلة تمامًا عن البشر ، ولبيان كيفية وجوده ، يقدم ابن طفيل أحد هذين الفرضين : إما أنه نشأ نشأة طبيعية تبعًا لمبدأ التطور ، أو لأنه كان ولدًا غير شرعى لاابنة أحد الملوك ، فتخلصت أمه منه خوفًا من غضب أبيها ، ووضعته فى صندوق ، وألقته فى البحر ، الذى قذفه إلى تلك المجزيرة المهجورة ، حتى صادف ظبية قامت على إرضاعه ورعايته إلى أن كبر .. ثم تتوالى أحداث القصة المشوقة ، فتساير حى بن يقظان فى معرفة أساليب الحفاظ على حياته وسط الغابة ، وكيفية الحصول على طعامه ، واكتشاف مظاهر الطبيعة من حوله ، ثم انتقاله بعد سن العشرين إلى البحث فيما وراء الطبيعة : من الذي أوجد هذه الطبيعة ؟ ومن بعث فيها الحياة والحركة ؟ حتى أداه ذلك إلى الإيمان بوجود خالق لهذا الكون ، ولذلك راح يستغرق فى تأمله ، ويستشعر اللذة العليا التى لا يمكن وصفها بألفاظ اللغة البشرية

وأخيراً يصل شخص (أبسال) إلى الجزيرة ، وهو ممن اطلع على الشرائع المنزلة ، فيقوم بتعليم حى بن يقظام اللغة ، ويعرض عليه ما ورد في تلك الشرائع ، فيجد أن كل ما حدثه عنه قد اكتشفه بنفسه ، بل انه يندهش من أنه الناس لما يدركون (مرامي) الشريعة التي وصل هو بنفسه إلميها ، ويرغب إلى أبسال في اصطحابه لهداية الناس ، لكنهم لما يدركون جميعا دعوته ، فيوقن أن أسلوب التأمل والزهد لما ينفع جميع الناس ، ويقرر العودة إلى جزيرته ، وهنا يختار أبسال أن يصحبه ، متخذًا منه شيخا له : يعنى أن تابع الشريعة قد أصبح تلميذا لشيخ الحقيقة !

وأما الفيلسوف العقلى بامتياز ، ابن رشد (ت 595هـ) ، الذي أنكره العرب ، وتلقف آراءه مفكرو أوربا ، ممهدين بها لعصر النهضة ، فهو الذي يعد بحق آخر كبار الفلاسفة المسلمين المتأثرين بالفلسفة اليوذانية . وبالطبع نلتقى عنده بفكرة العلاقة بين الفلسفة والدين ، أو بين الحكمة والشريعة من المتصال)(22) وهي المفكرة التي تناولها من قبله فلاسفة المسلمين ، ولكنهم لم يحسموها بنفس المسلوب والمنهج الملذين حسمها بهما.

لكن ابن رشد يقوم بعمل هام فى كتابه (مناهج الأدلة فى عقائد الملة)(23 (عندما استعرض مدارس علم الكلام وحلل مقولاتها ، ثم قام بنقدها على أساس فكرة محورية لديه ، وهى التفرقة بين عالم الغيب (الذى هو محجوب عن العقل الإنسانى ولما ينبغى تصوره إلما من خلال الشرع) وبين عالم الشهادة (الذى تدركه عقولنا ، ويقع فى متناول حواسنا) ، و أنه بسبب خلط المتكلمين بين هذين العالمين المتميزين وقعوا فى مشكلات كثيرة ، ظلوا يتجادلون حولها دون أن يتمكنوا من الوصول إلى حلول نهائية

وأخيرا فإن ابن رشد يبرز لنا ثلاثة مناهج للخطاب الدينى ، مستمدة فى أساسها من القر آن الكريم ، ومتمشية فى نفس الوقت مع قواعد المنطق الأرسطى . وهى خطاب العامة بمنهج بالدليل الخطابى (الموعظة الحسنة) ، ثم خطاب أنصاف المثقفين بالدليل الجدلى (وجادلهم بالتى هى أحسن) وأخيراً خطاب المفكرين والفلاسفة بالدليل للبرهانى وهو ما عبر عنه القر آن الكريم بالدعوة بالحكمة(24

ومعاصراً لابن رشد ، وبعده بقليل ، سوف يخرج ابن عربى (ت 638هـ) من الأندلس ، ماراً بالمغرب فمصر ، فالحجاز ، ثم الشام والعراق حتى قونية ، ويتميز بفلسفته الصوفية التى تدور كلها حول مذهب وحدة الوجود وهذا المذهب يقرر أن الوجود بأسره عبارة عن حقيقة واحدة ، وليس فيها ثنائية أو تعدد ، على الرغم مما يبدو لحواسنا من كثرة الموجودات فى العالم الخارجى ، وما تقرره عقولنا من ثنائية بين الله والعالم ، أو الحق والخلق، اللذين هما اسمان أو وجهان لحقيقة واحدة ، إذا نظرت إليها من ناحية وحدتها الذاتية سميتها : الحق ، وإن نظرت إليها من ناحية تعددها سميتها : الخلق(25. ( وفى إطار هذا المذهب؛ الذى يبدو أنه صعب الفهم، وماز ال مثار جدل حتى الاآن، تندرج أفكار أخرى لابن عربى مثل فكرة الذرات الروحية، وفكرة التفاؤل، وفكرة الرحمة الشاملة، وفكرة الإنسان الكامل، إلى جانب فكرته المتميزة عن علم الضربة أو الحدس، وفكرته المبتكرة عن الخيال(26). وهى الأفكار التى تصمد بكل جدارة لمقارنتها مع الأفكار والنظريات الفلسفية لكبار الفلاسفة المحدثين من أمثال اسبينوزا، وليبنتز، وبرجسون.

وإذا كان قد شاع أن تاريخ الفلسفة الإسلامية ينتهى بابن رشد فى القرن السادس الهجرى ، فإن المفاجأة تعود فتخرج لنا فى القرن الثامن الهجرى مؤرخا كبيرا يمتلك عقلية فلسفية ذادرة ، هو ابن خلدون (ت 88هـ) الذى سوف يضع فى مقدمة تاريخه (التى اشتهرت فى أوربا قبل أن يعرف العرب قيمتها الحقيقية إلما مؤخراً) الكثير من معالم فلسفة السياسة ، وأصول علم الاجتماع ، فى تلك )المقدمة) الشهيرة ، يتحدث ابن خلدون عن فكرة العصبية التى تقوم على أساسها الدول ، كما يبين القوانين التى تؤدى إلى اتساع رقعة العمران ، وحاجة الناس فى كل مجتمع إلى التعاون من خلال تبادل المنافع والصناهات . ومن بين العوامل التى تؤدى إلى تدهور الدول ، يركز ابن خلدون بصفة خاصة على فكرة

أن الظلم مؤذن بزوال العمران). ومن أروع فصول المقدمة ذلك الفصل الذى تحدث فيه ابن خلدون عن العلوم الإسلامية: كيف نشأت؟ وكيف تطورت؟ منبها بالطبع إلى أهميتها فى تقدم المجتمعات. وهكذا استطاع هذا المؤرخ

الفيلسوف أن يمزج أحداث التاريخ بمنطق العقل، وأن يغلف الاثنين بالخبرة والتجربة وبعد النظر

تلك هي أهم (وليس كل) المأفكار التي برزت في تاريخ الفلسفة الإسلامية ، وشغلت أذهان كبار أهلامها ، وجرى تداولها أو النقاش حولها في المؤلفات التي تولت شرحها أو تلخيصها أو التعليق عليها . ومع ذلك فقد وجدت إلى جانب هذه الأفكار الرئيسية أفكار أخرى كثيرة ، تضافرت فيما بينها لتشكل النسيج الخاص بالفلسفة الإسلامية ، والتي جعلتها تمثل حلقة وسطى بين الفلسفات القديمة )الي ونانية والهندية والفارسية) وبين الفلسفة الحديثة

كتبها د. حامد طاهر الأحد, 09 مايو 23:33 - تم التحديث في الجمعة, 13 ديسمبر 2019 13:33

وإذا كان المستشرقون قد ركزوا جهودهم ، خلال القرنين الماضيين (19 ، 2 (على تلمس بعض جوانب من تأثير الفلسفات القديمة في المفلسفة الإسلامية ، فإنهم قد قصّروا بدون شك في عدم بيان أوجه تأثير الفلسفة الإسلامية في الفلسفة المحديثة المعاصرة . والواقع أنه لولما ما قام به بعض الدارسين المنصفين في هذا المجال لكان قد اختفى تماما دور الفلسفة الإسلامية في تاريخ الفكر الإنساني . ومن ذلك المقارنة المتي عقدت بين ابن عربي و دانتي ، ثم بينه وبين كل من سبينوزا ولمبينتز ، والمقارنة بين ابن رشد وتوماس الذكويني ، أو المبير الكبير ، والمقارنة بين الغزالي و ديكارت(27

، والمقارنة بين ابن طفيل وروبنسون كروزو

وفى رأينا أن الاستمرار فى عقد مثل هذه المقارنات بين أعلام الفلسفة الإسلامية فى مختلف عصورها ، القديمة والحديثة ، من بين كبار فلاسفة الغرب ينبغى أن تظل فى قلب اهتمام الدارسين الجدد فى الفلسفة الإسلامية . وبالطبع لابد أن يتوافر لهذه المقارنات منهجها العلمى ، وللقائمين بها إمكانياتهم الخاصة ، وأن تتوافر لديهم الرغبة والإرادة لكى تتأكد مكانة الفلسفة الإسلامية فى تاريخ الفكر الإنسانى ، وتسهم فى إمداده ببعض التوازن أو التعادلية التى تتميز بها فى نظرتها إلى الإنسان والعالم.